HOMILIA DE MONS. GIAMPIERO GLODER, NUNCIO APOSTOLICO
ANIVERSARIO EPISCOPADO

En primer lugar, deseo que esta Celebracion Eucaristica sea un acto de agradecimiento
a Dios por el don de la vocacién y la gracia sacramental del Orden Sagrado; 40 afios de
sacerdocio y 10 de episcopado son un regalo precioso que Dios ha puesto en mis pobres y
débiles manos, y son un camino en el que constantemente he experimentado Su presencia, Su
misericordia y Su gracia, que actia a pesar de mi debilidad y me impulsa a confiar en El.

Mi lema episcopal “sufficit tibi gratia mea” “Te basta mi gracia” (/Cor 12,9) siempre
lo he sentido concreto en mi camino. Dado que todos compartimos la respuesta a la llamada
al Ministerio, quiero detenerme un momento en lo que es el signo sacramental de la
Ordenacion sacerdotal: la imposicion de las manos y lo hago inspirandome en pensamientos
del Papa Benedicto XVI, que me han ayudado a vivir mi ministerio. Lo esencial de la
Ordenacion sacerdotal ocurre en el silencio de la imposicion de las manos. Con este signo
eficaz, el Sefior, por asi decirlo, nos toma; acepta nuestra disponibilidad. Es como si nos dijera:
“Ahora eres mio. Debes ser mi voz en este mundo, hasta el punto de hablar y actuar en mi
nombre, con mi Yo, y poder decir: 'Este es mi cuerpo, esta es mi sangre', 'Yo te absuelvo de
tus pecados'’; actuar 'en Persona Christi'. Este gesto contiene lo que significa el camino de
nuestra vocacion y que también encontramos en el Evangelio que acabamos de escuchar, con
sus tres imperativos que en la Ordenacion se convierten en un llamado de Cristo: "Sigueme",
"Deja" y "Anuncia".

1. "Sigueme".

La imposicion de las manos es una entrega. Significa darse a Otro, a Cristo. Ya no
pertenezco simplemente a mi mismo, ya no puedo decir: "Mi vida solo me pertenece y hago
lo que quiero". Desde ese momento, mi vida es siempre un ser junto a Cristo, vivir, pensar,
actuar y caminar en comunién con El. No construyo mi proyecto de vida de manera auténoma,
lo recibo en la comunion con Jesus. Asi que lo primero en la vida sacerdotal es abrir nuestro
"yo", unirlo al "ti" de Cristo, para poder decir, como San Pablo: "vivo, pero no soy yo el que
vive, es Cristo quien vive en mi" (Gal 2,20), para ser configurados a El. La vida sacerdotal
puede tener éxito, madurar y ser fecunda solo si no falta este centro intimo, del que siempre
nos nutrimos, de la participacion en el ser mismo de Jesus. Solo a través de una profunda
comunién con El puede desarrollarse una accion que proviene de El y conduce a El, y produce
fruto. Esto es lo que deseo para mi y para ustedes, y lo que pido a Dios: que toda nuestra vida
sea guiada por Su voz y Su mirada; que crezcamos cada dia en intimidad con El para anunciar
a Aquel de quien somos amigos intimos, a Aquel que conocemos de verdad, para convertirnos
en sus instrumentos eficaces de accién en el mundo. San Pablo, en su Carta a Timoteo, ha
resumido este nucleo del seguimiento a Cristo en una sola expresion, llamando a Timoteo
"hombre de Dios" (/7im 6, 11). Esto es lo que significa el sacerdocio: que uno se convierta en
un "hombre de Dios". Mas importante que todas las actividades del ministerio, por necesarias
que puedan ser, lo esencial es precisamente esto: que uno sea personalmente agarrado por Dios
para hacer que los demas perciban algo de la luz de Dios. Cuando Moisés bajo del Monte
Sinai, su rostro estaba radiante. También en el sacerdote, deberia ser reconocible que



constantemente desciende del monte del encuentro con Dios; deberia ser evidente que la luz
de Cristo esté en €. Asi, la primera invitacion "Sigueme" nos lleva a la segunda "Deja".
2. "Deja".

No hay seguimiento, no se camina con Jesus, configurandose a El, sin abandonar su
proprio ego, sin renunciar a uno mismo, sin alejarse de uno mismo. En la lectura que elegi para
la Celebracion de hoy, San Pablo subraya lo que este "dejar" significé concretamente en su
vida: "... cuando vine a vosotros a anunciaros el misterio de Dios, no lo hice con sublime
elocuencia o sabiduria, pues nunca entre vosotros me preci¢ de saber cosa alguna, sino a
Jesucristo, y este crucificado” (/Cor 2,1-2). En este "no" y “nunca” de la padgina que hemos
escuchado, se ve el "dejar" de San Pablo, el cambio de su vida que determin6 todo su camino.
Ahora ya no ha completado "su" carrera, no ha creado "su" obra, como hacen los grandes que
asi construyen un monumento en el mundo "para si mismos". Ahora estd en camino para hacer
que el "Otro" con "O" mayuscula, Cristo, sea escuchado. En esto radica la nueva grandeza del
Apostol: no busca su propia grandeza, sino que "hace grande al Senor".

El sacerdote no existe para presentarse a si mismo y construir un gran recuerdo de su
persona. No anuncia lo que ¢l mismo ha ideado, no busca su propia genialidad y originalidad.
El pronuncia la palabra de Otro y le da sus pensamientos y palabras. Este Otro debe ser
escuchado de la manera mas pura y fiel. Esto requiere un compromiso que abarca toda la vida.
No se anuncia a si mismo, sino a Cristo, y El debe ser la medida del pensamiento, palabra y
accion del sacerdote. Para el Sacerdote, "dejar" significa que, en su vida, al abandonar su
voluntad, se transforma para unirse a la voluntad de Dios, como Jesus en el Getsemani.
También significa tener el coraje de aceptar el dolor de las purificaciones que Dios impone,
porque solo a través del dolor de las purificaciones puede desarrollarse la fecundidad del
ministerio. La Iglesia solo puede ser fértil y ser madre cuando acepta el sufrimiento de la
transformacion, del nuevo nacimiento. Para decirlo con una expresion de Jesus querida por
Benedicto XVI: “si el grano de trigo no... muere, queda infecundo; pero si muere, da mucho
fruto” (Jn 12,24). Esto evoca una oracion del Santo Cura de Ars, conmovedora en su
simplicidad y profundidad: "Te amo, Sefior y Maestro mio, porque te dejaste crucificar por mi.
Te amo porque me tienes crucificado por ti". Solamente en una participacion tan profunda en
el sufrimiento de la transformacion de uno mismo, para ser configurado a Cristo, identificado
con ¢€l, en la disposicion a dejar su voluntad para unirse a la de Jesus, nace una vida nueva.
Recordemos siempre que la cruz no es un accesorio en la vida del cristiano y del sacerdote, y
que seguir a Jesucristo no significa imitar este o aquel aspecto particular de su vida, asumir
este o aquel punto de su mensaje. Seguir significa configurarse a El, es decir, aceptar que Cristo
sea el centro transformador de la vida. Asi, llegamos al tercer imperativo del Evangelio de hoy.

3. "Anuncia".

"Vete a anunciar el Reino de Dios", dice el Senor al joven rico (Lc 9, 60). Esto significa:
januncia que Dios reina! Anuncia que Dios es Dios. Hazlo presente en Su ser Dios, en Su
reinado. Pablo subraya este aspecto en la lectura de hoy cuando dice: anunciamos lo que “ni
el ojo vio, ni el oido oy6” (I/Cor 2, 9). El mensajero de Jesus debe guiar a la gente hacia lo que
no es inmediatamente visible, pero es esencial. Debe llevar el amor de Dios - a través de la
Palabra, los Sacramentos y la vida - al corazon de las personas, para que de esta manera
también sus ojos se abran y puedan ver. El sacerdote debe guiar a las personas a descubrir que
no son las cosas tangibles, que parecen ser la Unica realidad para nosotros, la realidad mas



profunda, porque lo que no se puede tocar es el verdadero fundamento de todas las cosas: el
Dios viviente.

"Anuncia el Reino de Dios". San Juan Pablo II, en la Carta para el Jueves Santo en 1986,
retomando al Santo Cura de Ars, describid la tarea del sacerdote en tres etapas: anunciar la fe,
purificar las conciencias, la Eucaristia. Con estas tres palabras clave, se puede resumir en la
practica de la vida sacerdotal lo que significa el llamado de Jesus a anunciar el Reino de Dios.
Anunciar la fe significa presentar ante las personas la realidad de la fe y no nuestras
consideraciones. Pablo lo destaca en la lectura de hoy con el rechazo de la sabiduria y
elocuencia de aquel tiempo. Necesitamos el coraje de proclamar ante el mundo la realidad
sencilla y profunda de la fe, con claridad y simplicidad. Solo donde esto sucede, solo donde el
Dios viviente surge en el corazdn de las personas, se logra la purificacion de las conciencias.
Y el verdadero problema de nuestro tiempo en todas partes del mundo es el silencio de la
conciencia. Donde atn existe la conciencia del pecado como pecado, todavia se abre el camino
hacia la curacion, pero cuando la conciencia ya no habla, cuando el pecado ya no se reconoce
como pecado, ahi es donde se produce la muerte. El Santo Cura de Ars dijo una vez a sus
feligreses: "Lloro porque ustedes no lloran por sus pecados". El silencio de la conciencia tiene
el efecto de que el nicleo mas profundo del ser humano, que constituye su verdadera dignidad,
no se despierte en ¢l. La purificacion de las conciencias abre el corazén y allana el camino
para el misterio de la Eucaristia, la presencia real del sacrificio que nos salva, la presencia del
amor de Dios que anima la vida, la presencia de la fuerza del Espiritu Santo que transforma
nuestra existencia.

Quizas el ministerio parezca demasiado grande para nuestras fuerzas. Pero recordemos
siempre que la imposicion de manos no es solo una toma de posesion por parte de Dios, sino
al mismo tiempo, un gesto de bondad, ternura y proteccion. A través de esto, el Sefior no solo
nos dice: "TU me perteneces", sino que también nos dice: "Quiero acompanarte en todos tus
caminos. Dondequiera que vayas, estoy contigo".

Hoy, dando gracias al Sefior y a la Virgen Maria, modelo de entrega a Dios y madre que
acompaiia nuestro ministerio, rezo por mi y todos ustedes, para que podamos seguir al Sefior,
poniendo en sus manos lo que somos y siendo instrumentos de su presencia en el mundo, en
medio del rebafio que El nos confia con amor infinito. Amén.



